[image: image1.jpg]



[image: image2.jpg]wwow ARToADiNe com




 Democracia de la tierra y los Derechos de la naturaleza

Shiva Vandana

Shiva Vandana (2012) Conferencia magistral “Democracia de la tierra y los Derechos de la naturaleza”, en Derechos de la naturaleza.  Quito: Instituto de Estudios Ecologistas del Tercer Mundo, páginas 45 – 71.  Documento elaborado en base a notas de la conferencia magistral del 26 de noviembre de 2010 en el seminario “Derechos de la naturaleza y Sumak Kawsay, una visión desde los pueblos del Sur”







Muchas gracias a los diversos grupos que han trabajado conjuntamente para construir esta Conferencia.

Hay tantas Conferencias que toman lugar en el mundo ahora, pero yo escogí hacer este largo viaje, realmente desde el otro lado del mundo, para estar con ustedes en este momento, aún cuando existen grandes presiones allá en mi país que necesitan de mi presencia en casa.  Hice este recorrido porque Ecuador ha plantado semillas que son importantes y relevantes no solamente para la gente de este país, sino para todo el planeta y el futuro de la gente de nuestro mundo.  He tomado el viaje, para honrar su Constitución que es la primera Constitución que reconoce los Derechos de la Naturaleza.

En un momento en que, alrededor del mundo, todo lo que existe debajo de la tierra está siendo extraído por corporaciones que han sido redondeadas por tanto dinero – capital, creado a través del ficticio proceso de Wall Street, donde cada corporación minera – según leía el otro día – tiene 17.000 millones de dólares en beneficios con los cuales no saben qué hacer, así que deben invertir en más minas, en más y más extracción de minerales.  Y, por supuesto, con toda esa cantidad de dinero, ustedes imaginan que todas las restricciones e impedimentos legales, se derriban por la fuerza del dinero.

Recordarán que hace unos meses atrás, quizá hace un mes, hubo casi por cinco días imágenes del lodo rojo vertido en Hungría.  Nadie conectaría el lodo rojo con el aluminio de estas puertas del salón, pero es la parte final de la producción de aluminio.  El aluminio está hecho con bauxita.  Por cada tonelada de bauxita extraída de las minas, una tonelada de desechos es producida; 1300 barriles de agua son usados, 30.000 kilovatios de energía son usados, pero todo esto es externalizado. Todo esto, en cada mina, está siendo tomado debajo de la tierra y devuelto a la superficie.

Por eso estuvimos felices, con el gran movimiento de resistencia contra la minería en la India que comenzó en 2006, en uno de lo sitios más sagrados de la India llamado Niyamgiri, hogar de la tribu ancestral Dongria Kondh.  Niya significa “ley”. “La montaña que se levanta sobre la Ley Universal” es el nombre hindi para esta montaña.  Los indígenas de la zona dijeron: “si ustedes derriban esta montaña, destruyen nuestro mundo”; porque todo está definido por esta montaña.  Pero también tenían buenas razones científicas porque todos los arroyos y ríos que riegan el valle bajan de esta montaña, porque la bauxita es una muy buena fijadora de agua.  Cada depósito de bauxita está junto a ríos y arroyos que salen de ella.
Existe una gran compañía con sede en India de nombre Vedanta, que justamente significa “el Fin de los Vedas”.  Los Vedas son el mayor grado de aprendizaje en India, pero detrás de los Vedas, está el real conocimiento del mundo.  Esta compañía, que básicamente está devastando los derechos de la gente y sus ecosistemas, ha escogido llamarse Vedantas porque todos los nombres tradicionales se asocian con corrupción, aceptación de sobornos de las compañías indias, etc.  Ellos pensaron que podían sobornar a las cortes, que podían sobornar al Gobierno, y así lo hicieron, tenían protecciones en cada nivel del Estado.

Los indígenas de la zona fueron a la Corte Suprema, y – encontrarán esto muy familiar- un juez plateó, al aprobar este proyecto minero, que “todas las tribus y gentes de la selva debían ser civilizadas, debían ser sacadas de las junglas.  Y la única manera de hacerlo era hacer funcionar la mina para que existiese crecimiento económico”.

Pero esta montaña alberga tanta biodiversidad, tantas condiciones para la reproducción de especies, que los indígenas celebraban en Julio el día de la montaña.  Y tenían semillas de más de 60 clases de mangos cultivados.  Tenían piñas, naranjas, plantas medicinales, etc., y no necesitaban nada del mundo exterior, excepto sal; y a cambio de ella, tenían tanto para dar al resto del mundo.

Continuamos y persistimos apoyando con asesoramiento en el nivel científico y en la batalla jurídica.  El gobierno, eventualmente, tuvo que aceptar con vergüenza que había aprobado la construcción de esta mina.  La compañía tuvo que retirarse de la zona donde había trazado sus planes de operación y se acordó que se dejaría intacta la Montaña.

Y ésta es la segunda razón por la que he venido a Ecuador en esta larga travesía.  Para honrar la iniciativa que ustedes han tomado al dejar el crudo debajo del suelo en la selva amazónica.  Y quiero decir que esto es tan importante, porque dejar el crudo en la tierra  o lo que hemos hecho en India al dejar la bauxita en la montaña, o lo que logramos en 1998, en una de mis tempranas luchas contra la minería a cielo abierto, apunta a demostrar que dejar los minerales en las montañas o el crudo en el suelo es la manera de crear condiciones para que una economía mucho más amplia que la economía extractiva, se afirme y desenvuelva.

La única razón por la que la extracción petrolera, minera y todas las actividades destructivas que contaminan y destruyen la vida, sea definida como necesaria, es debido a una tramposa manera de presentar la relación costo – beneficio.  Los costos siempre están ocultos y los beneficios siempre se encuentran exagerados.  Además, los beneficios que, en realidad van a parar a las corporaciones  petroleras o mineras, siempre se presentan como si la pobre tribu de repente se hubiese vuelto millonaria.  Nunca dicen a dónde está yendo el dinero.  Nunca les dirán que, en este momento, los commodities, que incluyen minerales y comidas –han convertido a la comida en commodities- es donde la mayoría del dinero hambriento de inversiones está yendo.  Tras el colapso de Wall Street en 2008, durante la crisis de las hipotecas subprimes, la mayoría de inversiones se dirige ahora a la economía real, pero en su fase destructiva; es una economía destructiva de la economía de la vida.

Si ustedes miran los sesenta billones de dólares que se dieron a los bancos, se darán cuenta de que, cuando se trata de los ricos, los gobiernos tienen el dinero para gastar.  Infortunadamente, siempre tiene el dinero para gastarlo en las cosas equivocadas; tienen dinero para gastarlo en bombas, en aviones de combate.  Tienen el dinero para gastar en subvencionar a las grandes corporaciones e instituciones financieras, pero cuando se trata de asegurarse que el campesino reciba por sus productos un precio correcto, de que los niños tengan cobertura de salud, de que todos puedan tener alimentos, entonces, de repente, están cortos de dinero.  De pronto se han vuelto pobres.  Y esta esquizofrenia de poseer riqueza ilimitada cuando se trata de ayudar a los ricos y tornarse miserables cuando se trata de ayudar a los pobres, es la fuente de error cuando definimos la economía.
La economía ya no es más eco-nomía; la palabra economía tiene la misma raíz lingüística que la palabra ecología.  Ambas comparten su raíz en la palabra Oikos, que significa hogar.  El hogar al que nos referimos es este planeta.  Ecología es la ciencia de esta casa; la economía supuestamente debería ser la administración del manejo de este hogar.  Mientras esto estuvo en manos de las comunidades locales, mientras estuvo en manos de sociedades democráticas, manejamos bien el hogar.  No matamos a nuestros ríos, no talamos o destruimos nuestras selvas, no extrajimos hasta el último pedazo de mineral; no creamos hambre a través de un sistema alimentario que constantemente está clamando haber terminado con el hambre y la pobreza.

Hoy la economía es un elemento tan distante a cualquier noción de hogar y pertenencia.  Ni al planeta ni a los hogares en términos de las economías domésticas de las familias.  Oikos es un concepto vacío, vacío de hogar.  Ya no se refiere al hogar-planeta, ni a la administración del hogar-familia de las economías domésticas.

La globalización corporativa ha sido impulsada en las últimas dos décadas a través de dos instrumentos: el primer instrumento, especialmente aplicado, hasta hace poco, solamente en los países del sur –estoy segura que en Ecuador lo tuvieron, así como lo tuvimos en India- fue el ajuste estructural dirigido por el Fondo Monetario Internacional (FMI).

Por supuesto, ahora el ajuste estructural está a las puertas en Islandia, Grecia y Portugal; es decir, el FMI ya no solo impone medidas de ajuste al Tercer Mundo, ahora se ha vuelto un sistema global para hacer pagar a los pueblos y a la gente los errores generados por la codicia y la deshonestidad de las entidades financieras.  Cuando el mundo financiero es ahora, en si mismo, tan deshonesto… saben, en India tenemos este documento que es el pagaré, que dice: “prometo pagar el préstamo”, porque eso básicamente es lo que el dinero es: una promesa; una promesa de decirte te daré diez centavos con diez rupias.  Hoy, ha sido convertido en la medida de la riqueza, la propiedad y el poder.  Pero, ¿qué son 300.000 millones sino dinero ficticio recorriendo el mundo? Ahora las finanzas son 70 veces más grandes que la economía de bienes y servicios.  Entonces, cuando tiene unas finanzas que son 70 veces más que el sector real de la economía, esas finanzas van a querer controlar toda la economía.  Este dinero hambriento, como lo llamo, está tan desesperadamente hambriento, que quiere la última gota de agua, la última biomasa, el último pedazo  de alimento, etc., y lo quiere tomar en contra de los derechos de la naturaleza y los derechos de la gente.  Los derechos de la gente han sido incorporados en la mayoría de nuestras Constituciones.
En India  tenemos un poderoso artículo, el No 21, en donde se establece que el Estado “tiene la obligación de proteger la vida”.  Este es el artículo en el que he basado cada proceso judicial ambiental, y hemos ganado cada uno de ellos, desde la minería de canteras, hasta la agricultura industrial contra la campesina, etc.  El “deber del Estado de proteger la vida” significa que hay límites para las actividades comerciales que amenazan la vida.  En el primer caso que ganamos en la Suprema Corte de la India, tuvimos un maravilloso juez, que sentenció que cuando el comercio amenaza la vida, el comercio debe ser detenido, porque la vida debe continuar.  Pero ahora, gracias al segundo instrumento de globalización económica –al que llamo globalización corporativa- tenemos una perversión de este principio.

Esta perversión es la Organización Mundial del Comercio y los nuevos Tratados de Libre Comercio que se imponen a los países, desde que detuvimos exitosamente a la OMC en Seattle.  Un pequeño puñado de nosotros sentimos que era tiempo de que los asuntos del libre comercio sean tratados por la esfera pública.  Esto no era “libre comercio”, sino comercio forzoso; esto no era sobre el bienestar de la gente o de los pueblos, sino el bienestar de las corporaciones.

Recuerdo haber debatido con la gente de la OMC en una discusión en Washington, y ellos sostenían que el libre comercio trataba sobre la democracia, sobre el derecho de la gente  a elegir y comprar lo que quieren, cuando lo quieran y elegir el país de donde lo quieren.  Yo tuve que contestarle que este modelo confisca la libertad de los ciudadanos al producir cosas que la gente podría proveerse por sus propios medios para manejar sus vidas y así evitar convertirse en consumistas.  El consumismo es lo opuesto a la libertad.  La palabra consumo viene de la edad media, para referirse a las personas que morían consumidos por la enfermedad.  Pero ahora la palabra consumo supuestamente define nuestros más altos estándares de vida.
Nuestras economías se destruyen en el nombre del consumo y el derecho de cada uno a comprar lo que quiere, pero el hecho es que no todos podemos ser consumidores.

Lo que tenemos es una situación desquiciada en la que una gran país como China parece ser el único productor para el mundo.  Este país ingresó a la OMC en el año mismo de la masacre de Tianamén con la aprobación de los EEUU, porque las corporaciones querían trasladar sus fábricas allá para reducir los costos con mano de obra barata y maximizar los beneficios de este modo, así como se mudaron a la India para abaratar los costos del software.  ¿Pero quiénes han hecho todo este dinero? ¡Cuarenta billones de dólares como ganancias anuales adicionales extraordinarias para IBM y la industria de software!, esto es lo que llaman outsorcing; sacar las industrias de su base nacional.

Pero la mayor operación de outsorcing ha sido trasladar la contaminación y las industrias extractivas para que actúen con mayor intensidad en los países del Sur.  Finalmente, tienes un sistema que piensa que el crecimiento sin fin y el consumismo ilimitado pueden seguir adelante sin tomar en cuenta los límites ecológicos del planeta, sin los límites económicos de la gente.  Pero si la gente está desempleada ¿cómo van a ser consumidores? Solo miren el dato, en Estados Unidos las deudas acumuladas por hipotecas ascienden a cerca de treinta billones de dólares.

La gente está comprando más y más todos los productos defectuosos de China y lo hace cada vez porque las cosas se estropean bastante rápido.  Si en una aldea usted hace sus propios zapatos de cuero, estos durarán por 5 o 10 años, hace un buen chal –yo todavía uso el chal que me tejió mi madre- y durará un buen trecho de su vida, si adquiere un producto que imita una gran marca de China y al segundo día, mágicamente, se ha desintegrado.  Entonces, hay muchas y muchas ventas para hacer, porque el mismo producto se venderá 500 veces debido a su rápido desgaste; y así, usted compra muchas veces en el más claro anonimato, porque no importa de dónde provenga el producto.

Ésta es otra marca de la globalización: borra la fuente en donde se produce, la torna anónima.  Le dicen que no importa de dónde venga el producto, usted no tiene porqué saber esto.  Por ello, se vuelve posible mezclar melanina con comida de bebé.  ¿Recuerdan este caso?¿Aquellos  diez niños que murieron y el pobre padre de familia que inició la lucha para evitar que más niños fueran alimentados con la comida envenenada que los mató?¡Bueno, eso pasó en China y ese hombre está en la cárcel ahora!¡Y esto es la muerte misma de la democracia! Cuando puedes ser asesinado y decides defender tu derecho a la vida, si lo haces, terminas en la cárcel.  Después de Seattle, el jefe de la reunión de la OMC, dijo que la OMC es la constitución del Mundo.  ¿Quién escribió la Constitución del Mundo? MONSANTO, porque ellos escribieron la parte sobre los derechos de propiedad intelectual forzando a que sea necesario firmar tratados adicionales sobre este tema.

Siempre ha habido comercio, pero todo estaba basado en decisiones soberanas de los gobiernos respecto a lo que se debía intercambiar.  Era comercio basado en la soberanía.  El nuevo comercio resta importancia a la soberanía.  Los nuevos tratados que han sido incorporados a la OMC, que no estuvieron antes en el GATT, son los tratados de propiedad intelectual que proclaman que las semillas son propiedad de MONSANTO, porque la semilla es su creación.  Ahora MONSANTO está tomando el papel de Dios.  “Hemos inventado la vida en la tierra, deben pagarnos regalías”.  ¿En qué se traduce el pago de regalías en lo referente a las semillas?  Hemos aprendido una muy amarga lección.  Ante, era imposible para una compañía proclamarse inventores de la vida, porque una especie tiene su integridad, la vida tiene su integridad, su complejidad, etc.  Si te molestas en poner un gen tóxico en una semilla y preparas un Organismo Genéticamente Modificado (OMG), no será este gen el que defina la reproducción de la próxima generación de semillas, sino la cadena original de la semilla en la que insertaste el gen tóxico.  Así que la vida, en sí misma, no puede ser “ingeniada”, no es sujeto de la ingeniería.  La introducción de un gen no es “ingeniería” de la vida.

Por ello empezamos Navdabya, para decir que esto es improcedente y que, además, una patente sobre una semilla quiere decir que un campesino no puede guardar semillas.

Los representantes de MONSANTO fueron inmediatamente a la OMC cuando ésta fue formada en 1995 y declararon haber logrado algo sin precedentes en la industria de la agricultura y tenemos un problema con ello, insisto: los agricultores guardan las semillas.  Los representantes de MONSANTO ofrecieron la solución, convertir en un delito al almacenamiento tradicional de semillas de los agricultores.  Los derechos de propiedad intelectual fueron criminalización de los derechos de guardar e intercambiar semillas.  Para mí, esto constituye una clara violación a los derechos de la naturaleza y a los derechos de los agricultores.  Empezamos Nandnya, que significa nueve semillas y al tiempo significa “el nuevo regalo”.

El nombre de las nueve semillas lo aprendí de un agricultor indígena.  Estaba haciendo selección de semillas y no estaba segura de que el concepto que circulaba en esa época, recursos genéticos, fuese el apropiado para nuestro trabajo.  En 1987 no existía aún el concepto de biodiversidad.  La biodiversidad se empleó a partir de la Conferencia Mundial sobre Diversidad Biológica, que conceptualizó la biodiversidad como la diversidad de las formas de vida.  En ese momento, solamente teníamos el concepto de recursos genéticos.  Pero en cualquier otra lengua, este concepto se traduce como átomos de la planta.  Y si vas con u agricultor y le dices “guarda los átomos de la planta”, el agricultor diría ¿pero qué son los átomos? Y luego tendrías que desarrollar toda esta larga discusión sobre el ADN y los genes que, de todas maneras, es incorrecta porque la vida no se reduce a los genes.  La vida es mucho más.
Estábamos haciendo una investigación sobre recolección de semillas en un área y encontramos a un agricultor con nueve tipos de cultivos.  Debido a mi oposición a los monocultivos, cada vez que veo a un agricultor con más de un cultivo lo celebro (risas).

Le dije: tiene nueve cultivos, ¡qué bien!, el agricultor se volteó casualmente y me dijo: Si, Navdanya… Le dije, me contestas como si fuese algo muy significativo, ¿lo es? Él me contestó: ¿No sabe usted nada? En ese momento entendí que puedes tener un PHD y en realidad no saber mucho.

Yo no sabía que las nueve semillas recreaban los nueve planetas del sistema solar y que representaban el balance de la nutrición en nuestros cuerpos.  Es una cosmología sobre la armonía nutritiva en nuestros cuerpos.  Y ahí, me dije a mí misma: ¡Claro! Ésta es la palabra, porque las personas que están en Navdanya pueden enseñarnos sobre las maneras de recreación de la vida.  Nia significa nuevo y Nav también significa “regalo”, y este es el nuevo regalo para la humanidad: la idea de que compartir no es un crimen, que los bienes comunes son vitales para nuestra sobrevivencia.  Desde que empezamos este trabajo en 1987, declaramos todos los años que todos nuestros miembros –no se necesita dinero para ser miembro, solo firmar un compromiso- estamos comprometidos con la protección de la vida, la protección de la agrobiodiversidad; hemos recibido estas semillas de nuestros ancestros, que las han compartido y almacenado, y es nuestro deber seguir almacenando y compartiendo las semillas, por lo que no obedeceré ninguna ley que declare ilegal el cumplimiento de mi tarea por el futuro de la tierra y de nuestras comunidades.
Este juramento significa la búsqueda de la verdad, y la verdad de la vida en la tierra es íntegra, no salió del laboratorio de MNSANTO.  Entró al laboratorio de MONSANTO y ellos pueden haberla mutilado, torturado, etc., pero no se creó en el laboratorio de Monsanto.  Por tanto, guardar las semillas y mantenerlas libres de patentes es un elemento vital para la democracia de la tierra.

Otro tratado, otra columna de la globalización es el acuerdo agrícola sobre la tierra.  Este acuerdo fue escrito por el vicepresidente de CARGILL, que es la corporación más grande del mundo en el comercio de granos.  Este señor se convirtió en diputado para poder integrar l delegación estadounidense sobre agricultura, y así escribió el acuerdo sobre agricultura.  Dudo que ustedes lo hayan leído, es un documento terriblemente aburrido.  No tiene nada que ver con la tierra, no menciona los alimentos, no menciona a los agricultores.  ¿Me imagino que la agricultura tiene algo que ver con esto no? (risas).  Menciona impuestos de mercado, exportaciones competitivas y subvenciones domésticas. Todo esto se traduce en una sola cosa: ¿Por qué  sus agricultores no han entrado al sistema de mercado?

Porque entre las semillas de Monsanto y los contenedores de Cargill, existe una sociedad.  Cargill lleva y comercia las semillas que le pertenecen a Monsanto.  Alrededor del mundo, todas las semillas que Cargill comercia fuera de los EEUU, le pertenecen a Monsanto.  Y Monsanto, por supuesto, procura comprar todas las compañías de semillas, pero, desde luego, no pueden.

Ellos poseen el 95% de las semillas genéticamente modificadas que se comercian en el mundo, pero también poseen una buena parte de las semillas no modificadas genéticamente.  Están comprando aquellas compañías que producen semillas orgánicas para cerrar las divisiones de producción orgánicas de estas compañías.  No quieren, bajo ninguna circunstancia, estas divisiones, por ello, constantemente impulsan leyes que declaran ilegales los bancos de semillas, a fin de que todas las semillas sean patentadas.  En India, introdujeron el algodón genéticamente modificado de manera ilegal.  Pero estaban tan confiados sobre so dominio en el mundo que pensaban que en una año estarían vendiendo el algodón genéticamente modificado de manera legal.  Yo conozco mis leyes, sé que se deben hacer una serie de experimentos e investigaciones para aprobar una semilla genéticamente modificada, tenemos una Ley de Semillas que requiere varios procesos de experimentación previa, pero ellos pensaban que introducirían en la India los cultivos genéticamente modificados tal como lo hicieron en EEUU, sin obedecer ninguna ley o como lo han hecho en otras partes del mundo.  Demandamos en la Suprema Corte y fueron forzados  pasar por todos los procedimientos legales y científicos para su aprobación.

Solamente llevaron dos clases de semillas para experimentar, dos clases de semillas de papas.  Hay cientos de variedades, cada una con su cualidad diferente… Fíjense en la inteligencia y brillantez que corre por sus mentes.  Recuerdo que fuimos una vez a una granja fuera de India para ver un experimento.  Todos los años salen con la misma cosa, con que han creado un nuevo producto, una nueva calidad que siempre termina siendo una farsa.  Decían haber incrementado la porteína en una papa, al poner genes de amaranto en ella.  Por supuesto, el amaranto es muy proteico, es casi 40% de proteína.  El problema con estas papas es que solo pudieron incrementar un pequeño porcentaje de proteína adicional y n sabían a papa.  Estoy segura de que las papas en India tienen un alto nivel de proteína porque no “importan” la proteína de fuera, no la crean en laboratorio, y saben a papas.  Pero una vez que vuelves un alimento en commoditie, ya no importan sus propiedades o para qué será usado.  Si yo cultivo alimentos para comer, debo saber cómo se debe ver, cuál es su sabor, sé que esta clase de papa debe ser cocinada de esta manera, sé cómo debe ser preparado este arroz; una clase de arroz será buena para el estofado, otro será bueno para el arroz relleno, otro será bueno para los niños, otro será bueno para los ancianos, etc.  Tenemos todo ese saber gracias a la diversidad.  Pero cuando un alimento ha sido transformado en un commoditie, no importa.  Irá a la industrial del almidón.  En Europa, a lo largo de un juicio contra una papa modificada genéticamente, se ha fallado a favor de esta papa bajo el argumento de que no será utilizada para consumo humano sino como fuente de almidón.  Así han tratado de aprobarla, diciendo que una papa no es para comer.  ¿Para qué cultivas una papa si no es para comer? (risas) ¿acaso harán marcos para ventanas con las papas?, ¿de qué hablan?
Tomen el ejemplo de la soya, un cultivo que se usaba para comer y de repente existe un movimiento mundial para impedir la producción de la soya.  No porque sea malo producir soya, sino que los acres de tierra que han incrementado los cultivos de soya en Argentina, Brasil, EEUU, serán transformados en combustible para autos, para torturar al material de la soya y fabricar pienso.  ¡Pero las vacas no quieren soya, lo que quieren es pasto! Su estómago está diseñado para procesar el pasto, son herbívoras; ahora no, de repente proclaman: ¡no comen pasto!

¡En EEUU la situación es una locura! El 70% e los cultivos va para el balanceado del alimento de las vacas, el 30% va para los agrocombustibles, ¿y todavía se piensan a sí mismos como el país súper abastecedor de alimentos? ¡Ya no hay alimentos para abastecer a la gente después de la ganadería y el combustible! Este tipo de producción está creando falsa escasez.  La primera falsa escasez es la de la biodiversidad.  En la India, el algodón BT ha destruido 1500 variedades de algodón que solíamos sembrar.  El precio de algodón ha subido de cinco y siete rupias, a 3200 el kilogramo, de estos cada 2400 rupias son derechos de royalties (regalías) pagadas a Monsanto, esto significa 200 millones de dólares anuales que le llegan a Monsanto sentados allá en su oficina de San Louis.  Han quebrado a las compañías de India y las han comprado, controlan la industria del algodón, y han reemplazado a los señores de la tierra (terratenientes), convirtiéndose ahora en los señores dueños de la vida.

Los campesinos indios se pasaban la vida trabajando para los señores de la tierra, mientras los señores de la tierra solían verlos entados.  En la misma medida ahora tenemos señores de la vida que ahora se sientan a mirar cómo sus ganancias por propiedad intelectual se incrementan, mientras los campesinos se quiebran el lomo para poder pàgar estas constante tarifas que imponen las regalías y que alimentan a las Corporaciones.  Además, como estas semillas han traído nuevos insectos y enfermedades desconocidas, compañías como Monsanto ha aparecido ahora con una nueva generación de pesticidas y venenos más potentes como el Round Up y BT2.  De hecho, ellos tienen ahora un paquete que se llama “el paquete inteligente” o el “paquete g” para los organismos genéticamente modificados.  Y no puedo evitar recordar una cita de Einstein que sostiene que “una señal de demencia es continuar haciendo lo mismo una y otra vez esperando un resultado distinto”.

Entonces, algo no funciona, hagámoslo de nuevo y hagámoslo más intensamente.  Esta es una clara señal de locura y estamos viviendo un orden completamente demencial.

Los pobladores ancestrales siempre lo supieron, los campesinos que han pagado enormes sacrificios lo supieron; 200.000 campesinos indios cayeron en severas deudas, tanto que muchos, incluso, optaron por el suicidio, éstas son las estadísticas oficiales en India y todo comenzó con la globalización.

Otro tratado similar es el Acuerdo General de Servicios y Comercio.  Según este acuerdo, todo lo que existe bajo el sol es un servicio.  El agua es un  “servicio”, por ejemplo.  Y todos los seres de la tierra son “proveedores de servicios”.  Pero hay algo extraño en este tratado porque, si miran el sector de las semillas, cinco grandes corporaciones controla este sector; si miran el comercio del sector alimentario cuatro grandes compañías controlan el comercio; si miramos la privatización del agua, cinco compañías controlan su privatización.  Alrededor del mundo, la gente y los pueblos están diciendo, la comida no es un commoditie, el agua no es un commoditie, y la gente está luchando.  Bolivia, fue capaz  de expulsar a la Bechtel y al Banco Mundial, y generar todos los importantes cambios políticos que han permitido ahora a los gobiernos tomar la iniciativa, como Ecuador, a escribir los derechos de la naturaleza, y convertirlos en una obligación legal, no los derechos de los inversores, no los derechos de las industrias contaminantes, sino los derechos de la madre tierra.
En el caso de los alimentos, la conversión de la comida en commodities no solamente ha empeorado su calidad… Por cierto, debo decirles honestamente que no puedo comer en EEUU.  Me compro un pastelillo y me sabe amargo, porque mi lengua está todavía acostumbrada a los endulzantes naturales.  Y cuando se habla de las terribles consecuencias de la industria alimenticia en EEUU, lo puedo comprobar por mi misma.  Lo sé, no sabe a comida.  Ni siquiera puedo lograr terminar un huevo, en serio, no puedo, porque todo tiene muchos preservantes y extraños sabores que no vienen de la comida.

Recuerdo que llevé un grupo de mujeres a un Festival Cultural de la UNESCO en España y tuve el cuidado de pedirles que llevasen algunas de las semillas que hemos preservado para que se mostrasen en el festival.  Las semillas de mango son una comida que nosotros llamamos, “la comida olvidada” porque son alimentos que solíamos utilizar para comer per que ya hemos perdido la costumbre de hacerlo; y al tercer día, las mujeres que habían venido conmigo  se me acercaron y me preguntaron ¿podemos tomar estos paquetes de semillas para comer?, les pregunté: ¿Por qué, acaso no les han dado comida? Y me contestaron: No, no podemos comer aquí, ¡Es abuction! (en hindi).  ¿Qué significa abuction? Es algo tan desagradable, tan despreciable, tan desecho que no se puede comer.

Entonces, tienes que se ha degradado la comida, se ha degradado el suelo, 70% del agua utilizada en el mundo es para la industria y la agricultura industrial que destruye los ecosistemas.  Se ha destruido, a través de este modo alimentario, 8500 especies de pantas que se utilizaban en India.  Hoy, con el sistema de comercio globalizado, solo ocho son comerciadas globalmente y de ellas cuatro se siembran en el suelo de la India, y por supuesto, las cuatro tienen patentes: maíz, sorgo, soya y algodón.  Eso es todo.  ¿Pueden imaginar la pobreza de nuestros ecosistemas?

Pero hay otra pobreza, mi libro titulado “Tierra y No petróleo”, muestra que el 40% de todos los impactos de los gases de efecto invernadero pueden ser atribuidos a la industria globalizada de los alimentos.  Este sistema, también está haciendo que la producción de alimentos sea más vulnerable, en la medida en que la temperatura se incrementa, los glaciares se derriten, el agua desaparece.  Las represas se intensifican y causan más y más inundaciones.
Nuestro trabajo en Navdanya, que está por cumplir dos décadas y media, muy cuidadosamente nos ha permitido medir que las granjas que cultivan y crecen en medio de la biodiversidad, que producen alimentos orgánicos en pequeña escala, en un determinado momento se transforman en abastecedoras de alimentos, es decir se convierten en las granjas que utilizan monocultivos y agroquímicos, quebrando el anterior patrón de cultivos.
Entonces, la idea de que debemos industrializar la agricultura sacando a nuestros agricultores tradicionales fuera de sus tierras, es una idea extremadamente distorsionada.  Esta es la idea que se ha convertido en una Ley de la Tierra en India, es además la idea que está sirviendo de modelo para la Ley de la Tierra en África.  El presidente Obama vino a la India recientemente y solo habló de dos cosas; la primera fue vender aviones de combate para Boeing, justificándolo al decir: “quiero crear 15.000 puestos de trabajo para los estadounidenses”.  Algo está mal, si la mayor superpotencia del mundo, tiene que mendigar empleos en le otra parte del mundo.  Algo está terriblemente mal con la economía.  La otra cosa que el Presidente Obama dijo es que quería que India se sume a las iniciativas de EEUU para introducir los OGMs y la agricultura industrial en África, puesto que “éste es el futuro de la seguridad alimentaria”.  Entonces, yo le escribí una carta para decirle: no, el futuro de la seguridad alimentaria está en el patio de su jardín con los cultivos orgánicos de Michelle Obama.  Si es suficientemente bueno para usted, entonces es suficientemente bueno par el mundo.

Así que cualquier seguridad de la que se trate en este mundo, la seguridad de la biodiversidad, la alimentaria, de la supervivencia o cualquier otra que se pretenda, tiene en los ecosistemas protegidos por la diversidad, la naturaleza y las personas que trabajan con estos, los mejores elementos para la seguridad.  Porque estos ecosistemas funcionan mejor para y con la gente también.
Es por ello que el tema de los derechos de la naturaleza se vuelve tan interesante en nuestros tiempos.  Porque el mundo ha atravesado 500 años de colonialismo, otros 50 años de neocolonialismo que lo hemos llamado “desarrollo” y otros 10 o 20 años de colonialismo recargado que llamamos globalización.  Todo este mundo empieza a despertar de este mito que advierte que “si protegemos la naturaleza la gente tendrá cada vez menos” y solo a través de la explotación y destrucción de la naturaleza podemos proveer más a los seres humanos; y por ello, debemos destruir cada bosque, cada selva, para poder tener crecimiento.  Creo que estamos en un momento en donde este mito ha colapsado.  No es capaz de proveer bienestar humano a ningún nivel.  Así que, incluso para proveer bienestar a los humanos ahora debemos cambiar el modo y encontrar una nueva manera, y esa nueva manera es poner a los derechos de la naturaleza en primer término.  Sobre la base de eso derechos de la naturaleza y la protección de la naturaleza, será posible que tengamos agua más limpia.  Si nuestros ríos está protegidos tendremos más agua para nosotros.
Las mujeres eliminarían el hambre en el mundo en el mismo periodo en el que las mineras claman que erradicarán el hambre en una aldea mediante la extracción de oro.  Las mujeres erradican de hecho el hambre, al proteger la biodiversidad, apoyar las pequeñas granjas, defender los sistemas de comida local, y solamente intercambiar (comerciar) aquello que no podemos sembrar en nuestros suelos.

Ecuador y la India son parte de esta tan privilegiada situación donde hay tanto que podemos cultivar que otros países no pueden.  Así que podemos satisfacer nuestras necesidades de alimentos e incluso exportar.  India tiene especies, ustedes también amaranto, papas, quinua, etc.

¡Ese es el futuro! Al proteger los derechos de la tierra, también nos protegemos a nosotros.  La idea de que los derechos humanos son opuestos a los derechos de la tierra es ecológicamente falsa, filosóficamente falsa, y es otro mito creado por esa antigua modernidad que pensaba que la naturaleza estaba muerta, la gente era estúpida y solamente las corporaciones podían crear riqueza.  La naturaleza nos da riqueza, la gente maneja esa riqueza al co–crear con la naturaleza, y esto es cada vez más fácil de preciar en cualquier población a lo largo del mundo.

La particular visión de los derechos de la naturaleza que han recogido ustedes en su Constitución, reconoce que hay algo superior al crecimiento económico.  Lo llaman Sumak Kawsay.  En India tenemos un muy antiguo y ancestral concepto sobre ser la familia de la Tierra; pero no somos la única familia que vive en este planeta, somos una comunidad de la tierra, y debemos de vivir de tal forma que no desplacemos el espacio ecológico de ningún otro ser –que no se reduce solo al ser humano, sino a cualquier especie viva-.  Este pensamiento supone un puto de partida bastante diferente al del crecimiento económico.  El paradigma del crecimiento económico dice explota rápido, convierte a la naturaleza en dinero y tienes una solución mágica, pero como los nativos americanos dijeron, “solo cuando hayas matado el último pez y cortado el último árbol te darás cuenta de que no puedes comer dinero”.
El hecho  de que los derechos de las personas y los derechos de la naturaleza fluyen en la misma dirección es parte del nuevo potencial de los derechos de la naturaleza en la Constitución Ecuatoriana.

Nada de esto estaba pasando cuando escribí “La Democracia de la Tierra”.  Escribí el libro, porque estaba harta de los globalíficos que decían que “los anti-globalizadores solamente saben a qué se oponen, pero no saben a favor de qué están”.  Y mi respuesta permanente fue: estamos en contra de la injusticia que están perpetrando, porque sabemos a favor de qué estamos.  Estamos a favor de la sustentabilidad, estamos a favor de la justicia y a favor de la paz.  Y ese fue el debate contra el crecimiento que recoge “La Democracia de la Tierra”.  Si escribiese este libro ahora creo que lo elaboraría con mucha mayor riqueza, incluyendo cosas como la Constitución ecuatoriana.

Pero este cambio tan singular está pasando en todas partes.  Cuando ustedes ven la misma fotografía de AP en cada periódico del mundo podemos dar cuenta de que la noticia es programada, porque normalmente, diferentes medios deberían tener diferentes fotografías.  Debería haber foto – diversidad.  Pero cuando las cosas pasan espontáneamente en diferentes partes del mundo, puedes estar seguro que hay una gran corriente de cambio, que está creando verdaderas placas tectónicas en la consciencia de la gente.  Y esa es la clase de placas tectónicas que están tomando lugar en un país como Ecuador, capaz de incluir los derechos de la naturaleza cuando escriben la Constitución.  O el Reino de Bután, cuyo Primer Ministro me ha alentado a ayudarlos porque quieren volver su producción orgánica al 100%.  En la actualidad su producción es 70% orgánica pero quieren llegar al 100%.  Algunos años atrás me enviaron una carta contándome que no medirían más el Producto Interno Bruto (PIB) porque es una falsa manera de medir cómo se va desempeñando el Reino.  Plantearon medir la Felicidad Interna Bruta, y de hecho lo hicieron con 72 indicadores.  La última vez que estuve en Bután, el Gabinete debatía si deberían unirse o no a la OMC.  Revisaron sus 72 indicadores y se dieron cuenta que la gente estaría descontenta con las consecuencias de adoptar las reglas para la entrada a la OMC; entonces decidieron no entrar y así preservar su Felicidad Nacional.
La felicidad, por supuesto, puede parecer un término vacuo, pero la felicidad supone riqueza, la riqueza incluye la riqueza material, pero también incluye la espiritual y cultural.

Ellos tiene cuatro pilares de sus índices de felicidad, que creo deberíamos tener en cuenta para profundizar sobre los derechos de la naturaleza en nuestras Constituciones: 1) Armonía con la naturaleza 2) Dignidad y orgullo de la cultura local 3) Respeto a los ancianos y, 4) un Desarrollo Sostenible que respete todo lo anterior.

Estos cambios no son triviales.  Cuando miran a su alrededor y miran la organización del mundo, tienen por una parte, unas pocas corporaciones que pueden, literalmente, controlar todo el planeta, todos sus recursos, tratando de controlar todos los gobiernos y convertirlos en estados favorables a las corporaciones –por tanto, destruyendo la democracia-, y utilizando los recursos no renovables como si fuesen a durar para siempre.  El petróleo en el Medio Oriente, por ejemplo.
Por otra parte, ustedes tienen 300 millones de especies a quienes podemos escuchar si queremos escuchar.  Los pueblos indígenas lo hacen.  Sé de tribus en india que los abe exactamente; ellos dicen, “No, los venados no nos han dado su permiso para cazar”.  Ellos piden permiso antes de cazar.  Pescadores que pueden ver a varias millas de distancia en el océano cuántos cardúmenes de peces están cerca, qué otras especies están con ellos, dónde debería instalarse la red para atraerlos.  Esta clase de inteligencia con la naturaleza está ahí, esperando a ser aprendida.  Esperando a ser enseñada.
Seis mil millones de personas de las cuales, diría yo, la mitad está extremadamente vitalizada hacia los derechos de la naturaleza y otros están empezando a volverse sensibles hacia ello.

Luego tienes la sociedad del consumo, del úsalo y tíralo, con sus grupos de privilegio diciéndoles a más y más gente que no los necesitan.  Incluso tienen una palabra para ellos, los llaman “personas redundantes”.  ¿Cómo puede alguna persona, algún ser humano ser “redundante”?. Los llaman “desechables”.

Solían decirnos que hemos sido lo suficientemente inteligentes como para crear el Estado de Bienestar y la seguridad social, pero esto ha sido desmantelado, ahí donde alguna vez existió; entonces todos seremos dejados de lado sin ninguna forma realista de seguridad social, así que tenemos que crear nuestra propia forma de seguridad, ¿de dónde crearemos estas formas de seguridad?

Ahí es cuando los derechos de la naturaleza toman su lugar.  La seguridad vendrá de nuestro respeto a la naturaleza y emergerá de la naturaleza en la medida en que encontremos formas colectivas de auto sostenimiento.  Auto sostenimiento colectivo, significa que construimos comunidad, que donde tenemos comunidad hay que defenderla, y donde la hemos perdido hay que recrearla.  De la misma manera, cada espacio y aspecto del mundo que las grandes corporaciones desearía privatizar, lo defendemos ferozmente como nuestros bienes comunes; el agua es un bien común, las semillas son un bien común, los bosques y las selvas son bienes comunes; el mar es un bien común, el aire es un bien común.

El sistema dominante que está extendiendo su vida a través de las subvenciones de los gobiernos, es como un paciente en terapia intensiva, pero el oxígeno se le está acabando. Seis mil millones se les han pagado para salvar a los bancos, ya no hay mucho más para expropiar a la sociedad, ya no hay mucho para sacar de las arcas públicas de los gobiernos y del dinero público.  Este sistema no puede continuar, quizá cinco años más, quizá diez años más, yo prefiero que dure lo menos posible.  Necesitamos otro sistema, y ese otro sistema es la Democracia de la Tierra, ese otro sistema es el reconocimiento de que somos una más entro otras especies, que tenemos el deber de proteger a las demás pero, tal como todas las especies sobre la Tierra que tienen el derecho de desarrollarse y proveerse del alimento que les da la tierra, nosotros también tenemos estos derechos fundamentales al agua y a la comida.  Estos derechos humanos están íntimamente conectados con los derechos de la naturaleza que son, desde mi punto de vista, los más significantes derechos humanos, la más importante lucha por la democracia de nuestros tiempos, es el más importante aspecto para la justicia, para la paz y para la sostenibilidad.

Las cosas pasan a tal velocidad que es posible que aquellos que les gustaría pensarse al margen de los problemas, no serán capaces de adaptarse a crisis como las del África, pero aquellos que han sido enseñados por la naturaleza, con la tierra y que digan: “Somos parte de ti madre tierra y estamos aquí para protegerte, te defenderemos con toda nuestra energía, con todo nuestro amor, todo nuestro cuidado”, esa energía es la que realmente podría hacer posibles los cambios.

Gracias.

Vandana Shiva, 5 de noviembre de 1952, es un física, activista ambiental y escritora.  Shiva, actualmente residenciada en Delhi, es autor de más de 300 artículos en principales revistas científicas y técnicas.


Ella es uno de los líderes del Foro Internacional sobre Globalización, (junto con Jerry Mander, Goldsmith Edward, Ralph Nader, Jeremy Rifkin, et al.), Y una figura del movimiento de solidaridad mundial conocido como el movimiento alter-globalización. 


Shiva se formó como gimnasta y recibió su Ph.D. en física en la Universidad de Western Ontario en 1978. Su tesis se tituló "Variables ocultas y no localidad en la teoría cuántica". Más tarde se pasó a la investigación interdisciplinaria en la ciencia, la tecnología y la política ambiental, en el Instituto Indio de Ciencias y el Instituto Indio de Gestión en Bangalore.








Democracia de la tierra y los Derechos de la naturaleza 

